**6. Х Р И С Т И А Н С Т В О(1-ая лекция)**

1.Возникновение христианства.

2.Вероучение христианства. Библия.

3.Христианский культ.

4.Расколы христианства. Православие.

5.Православие и медицина.

 **1.Христианство** - самая крупная мировая религия нашего времени, получившего название от имени богочеловека Иисуса Христа, который и является главным объектом поклонения. Число христиан - 2,0 млрд. человек. Христианство распространено повсеместно, но более всего – в Европе, Америке, а также в Африке, Австралии и Океании.

 Христианство зародилось на рубеже нашей эры в восточных провинциях Римской империи – в тех же областях, где возник иудаизм. Античное христианство имело свои идейные истоки, главными из которых являлись религиозно-философские учения Филона и Сенеки, иудаизм, идеи кумранской общины, религии восточных народов Римской империи.

 Философ Филон Александрийский выдвинул идеи о прирожденной греховности людей и призвал людей к покаянию и смирению, аскетизму и страданиям.

 Римский философ Сенека провозгласил идею бренности земного бытия, обрекающего человека на непрерывные и неустранимые страдания. Он считал, что счастье и равенство люди найдут только в загробном мире.

 Судя по древним рукописям, найденным в 1947 г. и несколько позже на побережье Мертвого моря близ Кумрана (Кумранские свитки), на становление христианства значительное влияние оказала идеология кумранской религиозной общины – иудейской секты, почитавшей некоего «Учителя праведности», пострадавшего за веру. Они считали, что это мессия – по природе человек, и что надо ждать его второго пришествия, с которым связан конец света.

 Полное представление о формировании учения об Иисусе Христе можно получить из Библии. Что же касается ученых, то часть из них (мифологическая школа) считают, что Иисус Христос – продукт мифотворчества, проявившегося в постепенном очеловечении божества. Другие (историческая школа) полагают, что у библейского Иисуса был реальный исторический прототип – один из проповедников новой религии.

 Первые христианские общины (они стали называться приходами) объединялись в более крупные единицы – епископии (во главе с епископами) и митрополии (во главе с митрополитами). Профессиональное духовенство в христианстве получило название клир (дьяконы, священники, епископы).

 Вначале христианство было гонимой религией. Но с начала IV в. она стала поддерживаться императорами. Римский император Константин, сам еще не будучи христианином, сначала уравнял христианство с другими культами, имевшимися в империи, а затем объявил его государственной религией. Созванный им в 325 г. всехристианский съезд духовенства положил начало так называемым вселенским соборам. В их лице духовенство империи получило свой высший руководящий центр. Хотя вселенские соборы созывались сравнительно редко, они тем не менее играли важную роль: объединяли усилия духовенства, регулировали церковную жизнь, способствовали выработке единой идеологии и обрядности. Император Константин, кстати, сделал воскресенье выходным днем, чему римляне были несказанно рады.

 Будучи космополитической религией, не знающей национальных различий, христианство оказалось приемлемым не только для многоликого Рима с его пестрыми в религиозном отношении и по этническому составу провинциями, но и для тех государств, которые позже сложились на развалинах Римской империи и за ее пределами. Эта особенность христианства обусловила и ускорила его последующее превращение в мировую религию и его приспособляемость к различным эпохам.

 **2**.Что касается христианского вероучения, то его основные положения (догматы) выведены из Библии («священное писание»), а так же постановлений христианских вселенских соборов и трудов наиболее авторитетных церковных деятелей – «отцов церкви» (священное предание»).

 Библия – состоит из 2-х частей – Старого и Нового Заветов. Старый Завет является священной книгой как для иудеев, так и для христиан. В нем отражены космогония и космология иудеев и христиан, история Восточного Средиземноморья. Новый Завет состоит из 4 Евангелий («евангелие» в переводе с греческого означает «радостная весть»). Два из этих Евангелий – от Матфея и от Иоанна, приписываются непосредственно ученикам Иисуса Христа, а два других – от Марка и от Луки – ученикам учеников Иисуса Христа. Помимо Евангелий в Новый завет входят «Деяния апостолов» - первых учеников Христа и проповедников христианства, послания христианским общинам, а также откровение Иоанна Богослова или Апокалипсис.

 В Ветхом Завете содержится «Завет», который дал Бог на горе Синае пророку Моисею – 10 заповедей.

Да не будет у тебя других богов перед ликом моим;

2)На делай себе кумира и никакого изображения того, что на небе вверху и что на земле внизу, что в воде, ниже воды, не поклоняйся и не служи им;

Не произноси имени Господа Бога твоего напрасно;

4)Помни день субботний, чтобы освятить, 6 дней работай и делай в них всякие дела твои, а день седьмой субботу посвяти господу своему, ибо в 6 дней создал Господь небо и землю, а на седьмой почил, посему благословил Господь день субботний и освятил его;

5) Почитай отца твоего и мать твою;

6) Не убивай;

7) Не прелюбодействуй;

8) Не кради;

9) Не произноси ложного свидетельства на ближнего твоего;

10) Не желай дома ближнего твоего и ни жены ближнего твоего, ни раба его, и ни рабыни его, ни осла, ничего, что есть у ближнего твоего.

Нагорная проповедь (Евангелие от Матфея) «Всякий, кто смотрит на женщину с вожделением, уже прелюбодействует с нею в сердце своем… Кто разводится с женою своею кроме вины любодеяния, тот подает ей повод прелюбодействовать, а кто женится на разведенной, тот прелюбодействует… Не клянись вовсе, да будет слово ваше: да, да, нет, нет, а что сверх этого, то от лукавого… Не противься злому, но кто ударит тебя в правую щеку твою, обрати к нему и другую… Любите врагов ваших, благословляйте проклинающих вас, благотворите ненавидящих вас и молитесь за обижающих вас и гонящих вас».

Медицинские материалы в Библии. В Библии классификация внутренних болезней отсутствует, а медицинские наблюдения сводятся к тому, что видимо: к кожным болезням, ранениям, переломам, лихорадке, сопровождающей инфекционные заболевания. Несмотря на это, для верующего человека взгляд Библии на медицину важен.

 Болезнь рассматривалась как наказание за грехи и посылалась Богом прямо или через нечистую силу, причиной могла быть и человеческая зависть, пресыщение.

 Человек состоит из 2-х основных элементов: материального тела (плоти) и духовной бессмертной души.

 Испытание болезнью должно возбудить в человеке сознание греха. Исцеление понималось как знамение того, что человек прощен Богом.

 Медицинские знания были крайне поверхностны: в библейской Палестине не обнаружено никаких следов существования медицинского образования. В Библии до эпохи Царств нет никакого упоминания о врачах, их роль исполняли священники. Они осматривали больного в случае проказы, налагали карантин, следили за санитарным состоянием и соблюдением личной гигиены.

 Ветхозаветные обряды запрещали притрагиваться к мертвецу - анатомических знаний не было.

 Названий болезней мало – конкретно говорится о проказе, парше, лишае, часотке, море, язве, чуме.

 Широко была распространена слепота, причем выделялись трахома (вирусный конъюнктивит) и атрофия зрения у стариков. Сострадание к слепым вменялось в обязанность, а оскорбивший слепца – проклинался.

 Методы лечения – скудные сведения – омовения, помазание маслом, наложение мазей на раны перед перевязкой, пластырь из смокв, омовение вином ран, согревание тела другим телом.

 В Библии мало внутренних лекарств. Иисусу Христу на кресте было предложено вино со смирною для облегчения боли. (Смирна, или мирра – легкое снотворное). Апостол Павел советовал употреблять немного вина для облегчения желудочных болей. Большинство средств в фармакологии были диетическими (мука, молоко, уксус, вино, вода, миндаль, изюм, апельсины, мед).

 Хирургия сводилась к обрезанию (вначале кремниевый нож), кастрации (евнухи), прокалывание шилом уха раба.

 «Слово лечит» - фраза из Библии.

 Господь посылает ангела для исцеления. Апостолы исцеляли болезни молитвой. За покаяние Бог может остановить болезнь. Многие болезни - признак приближения второго пришествия Христа.

 Лечат и мощи. Бог может послать болезнь для исправления человека. Апостол Лука был врачом. Иисус Христос обратился к ученикам и послал их проповедовать Царство Божие и исцелять больных («больных исцеляйте, прокаженных очищайте…»). Около 70 врачей разного времени были канонизированы церковью.

 Суть христианского вероучения кратко изложена в 12 пунктах («членах») Символа веры, принятого на первых 2-х вселенских соборах.

 Первые 8 членов Символа веры обязывают христиан веровать в единого бога, выступающего сразу в 3-х лицах (ипостасях): бога отца, бога – сына и бога – духа святого (христианская «святая троица»). Бог – отец рассматривается как творец «мира видимого (природа и человек) и невидимого» (ангелы – от греческого aggelos – вестники – небесные служители бога). Богом - сыном считается Иисус Христос, а бог – дух святой исходит от бога – отца. Больше всего догматических предписаний связано с почитанием бога – сына – Иисуса Христа.

 Важнейший из них – это догмат боговоплощения, согласно которому Иисус Христос, оставаясь богом, вместе с тем стал человеком, родившись от девы Марии.

В соответствии с догматом искупления своими страданиями и смертью на кресте Иисус Христос принес себя в жертву богу – отцу за пороки (грехи) людей, т.е. искупил их.

 Догмат воскресения объявляет воскресение Иисуса Христа залогом грядущего всеобщего воскресения людей из мертвых.

 Догмат вознесения обязывает христиан верить, что после своего воскресения Иисус Христос телесно вознесся на небо – к богу – отцу, подчеркнув тем самым ничтожность земного бытия по сравнению с вечностью, ожидающей человека за гробом, в потустороннем мире.

 Кроме того, существуют догматы бессмертия души, существования загробного рая и ада, небесного воздаяния за богоугодную жизнь на земле и др.

 Последующие 4 члена Символа веры предписывают веровать 1) в «единую святую, соборную и апостольскую церковь»; 2) признавать необходимость крещения; 3) уповать на грядущее воскресение мертвых; 4) на наступление после такого воскресения вечного блаженства для праведников и вечных мук для грешников.

 В христианстве порицаются 7 грехов: гордыня, алчность (жадность), зависть (ревность), злость (гнев), сладострастие (похоть), праздность (лень), чревоугодие.

 Семья в христианстве рассматривается как «домашняя церковь». Подлинным признается только моногамный брак, освященный церковью. В некоторых католических странах еще недавно разводы были запрещены. Католическое духовенство дает обет безбрачия (целибат). В православии белому духовенству жениться разрешается, черное духовенство живет в безбрачии. Раз женившись, священник уже не имеет права разводиться. Даже после смерти жены он обязан оставаться вдовцом.

 **3**.Что касается христианского культа, то наиболее важные элементы христианской обрядности, составляющие его основу, называются таинствами. К их числу относятся: крещение (приобщение к христианству посредством погружения в воду или обливания), миропомазание (передача крещеному «благодати святого духа» посредством смазывания различных частей его головы ароматическим веществом – миром), причащение – поедание хлеба и вина, воспринимаемых как тело и кровь Христа, покаяние – исповедание верующим своих грехов священнику с целью получения через него прощения от бога, брак – совершение в храме обряда бракосочетания (венчание), священство – посвящение в сан диакона, священника или епископа, елеосвящение – помазание больного освященным оливковым маслом – елеем.

 Главным христианским богослужением является литургия (обедня – у православных, месса – у католиков) – совершаемое в храме театрализованное действие, сопровождаемое разного рода молитвами, музыкой или пением, чтением «священного писания», поклонами, возжиганием свечей и лампад, курением благовоний.

 Наряду с почитанием бога, каждого лица «святой троицы», девы Марии («богородицы», «богоматери», «мадонны») сложился культ христианских святых – почитание лиц, «угодивших богу» и отмеченных им «даром чудо творений».

 Объектами поклонения со стороны христиан являются также останки святых – мощи, которым приписывается способность творить чудо.

 Особые почести воздаются кресту, воспринимаемому не только как орудие казни Иисуса Христа, но и как средство «спасения», которое достигается на путях подражания Христу в смирении и покорности воле божьей. У католиков кресты 4-х-конечные, у православных 4, 6, 8, у старообрядцев – 8 конечные.

 Среди множества христианских праздников отметим лишь часть главных – общецерковных - Пасха – воскресение Иисуса Христа, Троица (пятидесятница) – в честь нисхождения на апостолов святого духа на 50-й день после «воскресения Христова», рождество Христа, его вознесение, рождество богородицы и др.

 Важное место в культовых действиях занимают посты. В православии – около 200 постных дней в году. Самый продолжительный пост – Великий – длится 7 недель от Масленницы до Пасхи. Рождественский пост длится 40 дней, Успенский (в августе) – 2 недели. Среда и пятница – еженедельные посты. Всего существует 5 степеней христианского поста: полное воздержание, сыроядение (без термообработки), сухоядение (без растительного масла), строгий пост (без рыбы), простой пост (все виды постной пищи).

 **4.**Естественно, развитие христианства представляло собой противоречивый процесс, в ходе которого ряд общин расходились во взглядах, что влекло за собой расколы.

 Один из таких расколов произошел в V в., когда ряд христианских общин восточных окраин Римской империи отказались считать Иисуса Христа и богом, и человеком, а признали наличие у него только одной, божественной природы. Их стали называть монофизитами (от греческого monos – один и physis – природа). Отколовшиеся общины образовали самостоятельные церкви, до сих пор стоящие особняком от остального христианства: армянскую, эфиопскую, коптскую, сирийскую и малабарскую (Индия). С 1971 г. они стали называться древними восточными церквями.

 Еще более крупным был церковный раскол ХI в., подготовленный разделением Римской империи на Западную и Восточную части (Византию). (конец IV в.). После этого разделения западные и восточные общины христиан, добивавшиеся господствующего положения в христианском мире, отказались от согласованных действий, стали по-разному толковать основные положения христианского вероучения, по-своему переустраивать уклад церковной жизни, изменять традиционную культовую практику.

 Конфликты нарастали, и в 1054 г. произошел окончательный разрыв между христианами Запада и Востока, когда Папа Римский и Константинопольский патриарх прокляли друг друга (предали анафеме). В 1965 г. взаимные анафемы были сняты. Однако еще в 2009 г. будущий патриарх Кирилл во всеуслышании употребил термин «католическая ересь».

 С 1054 г. восточная ветвь христианства стала называться греко-кафолической (от греч. catholikos – вселенский), или православной церковью, а западная – римско-католической, или католической.

 В ХVI в. в ходе Реформации – широкого антикатолического движения в Европе - от католицизма откололся протестантизм

 Православие – сегодня самое малочисленное из 3-х разновидностей христианства (число его приверженцев составляет около 100-130 млн. человек). Оно сложилось в недрах Византийской империи и оказалось глубоко связанными с особенностями этого государства, т-е.:

Замедлением темпов социально-экономического развития, что вызвало застой и в религиозно-церковной жизни;

Наличием в Византии сильной императорской власти, которая рассматривала христианство как государственную идеологию, а церковь – как составную часть государства. Фактическим главой церкви был византийский император. Обожествление императорской, царской власти считалось одним из требований православия. 3) Отсутствием единого церковного центра. В Восточной Римской империи было 4 епископа, добившихся титула патриарха и претендовавших на руководство общецерковными делами. По мере распада Византии каждый из названных патриархов уходил из-под контроля императорской власти, становясь во главе самостоятельной (автокефальной, т.е. самовозглавляемой) поместной православной церкви.Впоследствии самостоятельные православные церкви возникли и в других странах, воспринявших христианство от Византии. Этим объясняется раздробленность православия, сохраняющаяся и поныне.

В настоящее время существует 15 автокефальных православных церквей: 1) Константинопольская (Турция); 2) Александрийская (Египет); 3) Антиохийская (Сирия); 4) Иерусалимская; 5) Грузинская; 6) Сербская; 7) Румынская ; 8) Болгарская; 9)Кипрская; 10) Элладская (Греческая); 11) Албанская; 12) Польская; 13) Чехословацкая; 14) Американская; 15) Русская православная церковь (около 100 млн.)

 Что касается русской православной церкви (о ее истории мы поговорим в следующей лекции), то ее низшей ячейкой является община верующих – церковный приход, который возглавляется исполнительным органом, состоящим из мирян.

 Церковные приходы объединены в округа (благочиния), а последние – в епархии, территориально совпадающие с областями, краями, а иногда и республиками. Возглавляют епархии архиереи: епископы, архиепископы и митрополиты.

 Епархии, находящиеся на территории Украины, объединены в Украинский экзархат (автономная церковная область), возглавляемый митрополитом Киевским и Галицким.

 Более 120 приходов Русской православной церкви находятся за рубежом. При патриархе имеется вспомогательный орган – священный синод.

 Существует 4 вида православного монашества: общежитие, безмолвие, затворничество, отшельничество(пустынничество).

 Православные группы и секты.

 Наиболее крупное из близких к православных направлений - старообрядчество. Об истории его возникновения в следующей лекции. Главные отличия старообрядцев от истинно православных – обрядовая сторона (двухперстное крестное знамение, земные поклоны (а не поясные), хождение во время богослужения по ходу солнца, имя сына божьего – «Исус», а не «Иисус», крест – только 8 – конечный).

 Вскоре после своего возникновения старообрядчество распалось на 2 направления: поповщину и беспоповщину. Беспоповцы ликвидировали ряд таинств. Беспоповцы делятся на большое число групп, которые объединяются в несколько толков.

 Из православия вышел также ряд сект.

 Так, секта иоаннитов. В начале ХХ в. возникла другая подобная секта – иннокентьевцы. Существует также группа сект, известная под названием духовных христиан. Для них характерны вера в воплощение святого духа в живых людей, отрицание роли духовенства как посредников между богом и людьми, вера в возможность непосредственного общения с богом. К д. х. секта хлыстов. Она возникла в ХVII в. Одним из хлыстовских ответвлений является скопчество, фактически превратившееся в самостоятельную секту.

 Секта духоборцев возникла во 2-0й половине ХVIII в. Еще одна из разновидность дух христиан – молокане возникла в 60-70-е гг. ХVIII в. В конце ХVII в. возникла секта субботников, положившая в основу вероучения Ветхий завет.

 **5** Покровителем медицины и путешествий в христианстве считается архангел Рафаил. Первые православные монастырские больницы появились в ХI в. Известны монахи, славившиеся своим врачебным искусством – Антоний и его ученик Агапит исцелили внука Я.Мудрого, будущего киевского князя В.Мономаха. С участием монахов – врачей проходили медицинские диспуты. Больных, в т.ч. душевно больных, с ХI в. было принято отправлять в монастыри. Монахи-лечцы должны были выполнять самую черную работу, быть терпимыми в обращении с больными; не заботиться о личном обогащении. Ряд монахов-лечцов был канонизирован РПЦ.

 В 1-ой половине ХVI в. была основана больница при Соловецком монастыре, имевшая специальную больничную библиотеку. Монахи не только лечили, но и переводили греческие и латинские книги медицинского содержания, при этом дополняя их своими знаниями, основанными на опыте русского народного врачевания.

 В 1551 г. на Стоглавом соборе было принято решение о привлечении к работе в богодельнях не только лиц духовного звания, но и гражданского населения. Исторические хроники сообщают также о влиятельных людях, заботившихся о больных, видя в этом христианский долг. Так, советник царя, начальник Челобитного приказа Адашев держал в своем доме 10 прокаженных и собственными руками отмывал их.

 Больницы при монастырях просуществовали практически до середины ХIХ в., после чего приоритет во взаимодействии РПЦ и медицины перешел к общинам сестер милосердия (до 1917 г.). Участвовала РПЦ и в медицинском образовании.

 В 1844 г. великая княгиня Александра Николаевна создала 1-ую общину сестер милосердия. Н.И.Пирогов стал главным врачом и руководителем Крестовоздвиженской общины сестер милосердия. Сестры 1 год стажировались в госпиталях, жалования не получали, но имели одежду, стол, жилье. Непосредственно сестрами руководила настоятельница. В конце ХIХ в. действовало около 20 общин сестер милосердия. Бурный рост общин наблюдался во время русско-турецкой войны 1877-78 гг. К 1900 г. число общин выросло до 84. Самой крупной являлась община св. Георгия (1603 чел.). Появились сестры запаса (для войны). В 1904-1905 гг. в русско-японской войне общины играли большую роль, как и во время Первой мировой войны. В 20-е гг. ХХ в. общины прекратили свое существование.

 В советское время святитель Лука (хирург Войно-Ясенецкий, митрополит Сурожский (Блюм) (1914-2003).

Святитель Лука (Войно-Ясенецкий) (1877-1961 гг.) показал пример служения Родине. Он окончил медицинский факультет Киевского университета. Во время русско-японской войны работал в госпиталях на Дальнем Востоке, в дальнейшем – в земских больницах. Защитил диссертацию в 1916 г. С 1921 г. – священник. Неоднократно арестовывался и ссылался. Во время Великой Отечественной войны - хирург военных госпиталей. До потери зрения в 50-х г. оперировал.

 Митрополит Сурожский (Блюм) служил в эмиграции, окончил медицинский факультет в Сорбонне. С 1931 г. стал служить в храме Московского патриархата в Париже. Во время оккупации был врачом в антифашистском подполье. Потом переехал в Лондон, возглавлял РПЦ в Западной Европе.

 В современной России взаимодействие православия и медицины происходит по следующим направлениям: уход за больными, борьба с алкоголизмом, наркоманией, табакокурением, сотрудничество в решении проблем биомедицинской этики, медико-просветительская деятельность, помощь инвалидам, медицинское образование, объединение православной медицинской общественности, деятельность РПЦ по реабилитации лиц, пострадавших в тоталитарных сектах (православная психотерапия), подготовка священнослужителей для больничных храмов и т.д.

 В 2005 г. подписано Соглашение о сотрудничестве между МЗ РФ и Московской патриархией РПЦ, на региональном уровне подписаны аналогичные соглашения между департаментами здравоохранения региональной администрацией и епархиальными управлениями. Проведенные социологические опросы среди священнослужителей, пациентов и медицинских работников однозначно выявляют мнение о необходимости и полезности сотрудничества церкви и медицины (70 – 80%).

 Протоиерей Сергий Филимонов (д.м.н.) написал книгу «Священник в больнице» (председатель общества Православных врачей С.-Петербурга и главный редактор журнала «Церковь и медицина»). Осенью 2007 г. на 1 Всероссийском съезде православных врачей создано общество православных врачей.